

מט"ק ארמו"ר מליועאוייטט מבוארים ומפורשים מאמרי הסידות

בעניין העילוי שעל ידי טרדות הפרנסה

מים רבים גו' ה'תשל"ח מאמר ר"ה

שנת חמשת אלפים שבע מאות שמונים ושש לבריאה

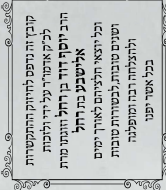
# לזכות התמים ר' דוד וזוגתו נטשה לאה וילדיהם שיחיו

#### ひだび

להצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנה

#### החזקת מכון 'עיאורים עמאמרי רעינו' מוקדשת לחיזוק ההתקשרות לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו ר' ירחמיאל מנחם מענדל ומשפחתו שיחיו גולדשמיד הרב לייבל ומשפחתו שיחיו בוימגארטען ר' יוסף יצחק ומשפחתו שיחיו קזרנובסקי ר' מנחם מענדל ומשפחתו שיחיו פישר ר' יהודה ומשפחתו שיחיו דוידאוו ר' שלמה ומשפחתו שיחיו ורדיגר ר' מרדכי קנטור ומשפחתו שיחיו על-ידי ועד ידידי המכון





ולברכה והצלחה בכל מעשה ידיו שירלי, לוי יצחק, חיה מושקא,

שרה רחל, מרים ריזל, חנה

לאורך ימים ושנים טובות

לנחת רוח חסידי אמיתי מילדיהם ר' דניאל וזוגתו מרת יהודית

על ידי ולזכות

קובץ זה נדפס

<u>\_0</u>

אדמור נשיא דורנו בכל אשר יפנה. יזכה לגרום נחת רוח אמיתי לכ"ק בן מרת אודליה רחל ע"ה מנחם מענדל שיחי קובץ זה נדפס לזכות

מים רבים גו' ה'תשל"ח

#### ភ

### סיכום כללי

סעיף א: מים רבים' הם טרדות הפרנסה והמחשבות בענייני עולם הוה המשוטטות בלי הפסק. ולמרות זאת <לא יובלו לבבות את האהבה' המסותרת שבכל ישראל.</p> **סעיף ב:** דיוק הלשון <טרדות הפרנסה' מראה שמדובר במצב נמוך, שאינו מתבונן בוה שברבת ה' היא תעשיר, ולבן לא מסתפק בייגיע בפיך' אלא מייגע גם את מוחו וליבו. ומכל מקום, גם טרדות אלו לא יכבו האהבה. סעיף ג: שורש הימים רבים' וטרדות הפרנסה הוא בבחינת תהו שקדם לתיקון. ווהו החידוש בכך שאינם מכבים את האהבה, ביוון ששרשה בעצמות אור אין-סוף שלמעלה גם מתהו. סעיף ד: על-ידי ה'מים רבים' מגיעה הנשמה למדריגה נעלית יותר – שבאה למעלת העיף בי על-ידי ה'מים רבים' מגיעה הנשמה למדריגה נעלית יותר **סעיף ה:** אף ששורש הנשמות הוא בעצמותו יתי, הרי חקיקתן בעצמותו הוא כמו שהן בבחינת נברא, מצד ידיעתו שתהיה ירידה למטה. ולכן מעלתם היא רק <בכחי, ותכליח העיליי הוא כשמשלימים הכוונה בפועל. **סעיף ו:** הידיעה שיירידה צורך עליה' פועלת שעניין <ייעקב הלך לדרכרי יהיה בשמחה, ועל-ידי זה תהיה העבודה בשלימות ולמעלה מהגבלות, וגם ברכת ה' תהיה בתכלית השלימות

קובץ זה נדפס לעילוי נשמת הור"ח התמים ר' **יעקב** בן הרה"ח מאיר צבי ע"ה

### りひなけんし

הסיד נאמן ומסור לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו נלב"ע י"א ניסן ה'תש"ע ת.נ.צ.ב.ה



### אתרוגי ליועאוויטט

קובץ זה נדפס על-ידי ולזכות הרב **נחום** ומשפחתו שיחיו

**イドレバ** 

להצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו

קובץ זה נרפס לזכות החתן הת' **יהושע נחום** שיחי

שמומקין

והכלה **ביה מושקא** שתהי יאקאנס

לרגל בואם בקשרי השידוכים. יזכו לבנות בניין עדי עד על יסודי התורה והמצוות נדפס על-ידי ולזכות הרה"ת מנחם מענדל וזוגתו מרת פיגא רחל שיחיו יאקאכס

קובץ זה גדפס לעילוי נשמת מרת **גרציה** בת **ניסים** ע"ה ר' **אבי בן יצחק** ע"ה ר' יעקב בן יהושע ע"ה אביגיל בת הדר לברכה והצלחה והתפתחות למעלה מן המשוער שיר בת אפרת לזיווג הגון

ולזכות

אייל בן אסתר וזוגתו הדר בת רחל לפרנסה בשפע והצלחה רבה בכל אשר יפנו

קובץ זה נדפס לעילוי נשמח מרת **חנה** בת ר' **זלמן יואל** נלב"ע ט' שבט תשע"ר

್ರಿಬ್ಯಾಂ

נדפס על-ידי ולזכות בנה ר' ראובן ומשפחתו שיחיו קיל

להצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו קובץ זה נדפס לעילוי נשמת מרת דבורה סימה בת ר' אליהו צבי איינבינדער

נלב"ע מוצש"ק פ' וארא ד' שבט ה'תשפ"ד.

### ひにに-ドコト

בשבח והודיה לה' יתברך, מוגש בזה לפני ציבור הלומדים מאמר נוסף בסדרת ביאורים במאמרי רבינוי. מאמר זה נאמר על-ידי כ"ק אדמו"ר בהתוועדות מוצאי שבת פרשת נח ה'תשל"ח,

ריצא-לאור מוגה בתאריך ז' מר-חשוון ה'תשל"ח. בקונטרס זה נוספו למאמר קיצורים וסיכומים, ונתבארו הענינים והמושגים המובאים

לתועלת הלומדים, הוספנו לראשונה מדור נוסף המופיע כפתיחה למאמר, וכולל את

תוכן המאמר בשפה קלה, וכן נקודות למעשה מתוך המאמר.

הביאורים נלקטו ונכתבו על ידי הרה"ת ר' מנחם מענדל שיחי' אשכנזי, והסתייענו רבות בהסברים שהשמיע הרה"ח ר' יואל ע"ה כהן בהזדמנויות שונות.

תודתנו נתונה להרה"ת לוי יצחק שיחי' אפשטיין על כתיבת הסיכומים ועריכת הביאורים.

כמו כן אנו מודים להנהלת קה"ת על נתינת רשות מיוחדת להדפסת המאמרים.

\*

מאמר מבואר זה, מצטרף למאמרים ושיחות שיצאו לאור על ידינו בשנים קודמות, ובייחוד לסט הספרים "ביאורים במאמרי רבינו", שני כרכים, המאגד שלושים ואחד בשעה טובה ומוצלחת יצא לאור הספר השלישי בסדרה, הכולל שבע-עשרה מאמרים נוספים מסודרים לפי מועדי השנה, ערוכים מחדש בצורה בהירה. את הספרים ניתן להשיג בקה"ת ובחנויות הספרים המובחרות.

\*

כבר אמר דוד המלך, "שגיאות מי יביץ" (תהלים יט, יה), ויתכן שופלו אי-הבנות בעניינים המבוארים. על כן בקשתנו שטוחה בפני ציבור המעיינים לשלוח אלינו את הערותיהם

ונתקנן בהזדמנות הראשונה אי"ה.

יהי רצון מהשי״ת שהעיסוק ברא״ח בכלל ובתורת רבינו במיוחר, יזרז את קיום הייעור: ״כי מלאה הארץ רעה את ה' כמים לים מכסים" (ישעה א, ט).

ערב שבת קודש פרשת נח ה'תשפ"ו הוב שבת קודש פאוא פרובת למשלוח הערות: מ.ד. או: mm.ashkenazi

### **עיאורים עמאטרי רעינו**

î

(בחינת בכל מאדף לי שמחה פורף לבל הגדרים. ועל-ידי שעובד עבודתו [בכל הג' קוין (ג' בני נחלי) דתורה עבודה וגמ"ח] בתכלית השלימות ובשמחה ובטוב לבב, נמשך לו גם ברכת הוי'ה בכל המצטרך לו [בג' הענינים דבני חיי ומזוני בתכלית השלימות ובשמחה ובטוב לבב, הן ברוחניות והן בגשמיות, וברוחניות ותכלית השלימות ובשמחה ובטוב לבב, הן ברוחניות והן בגשמיות, וברוחניות ובגשמיות גם יחד.

**סיבום:** הידיעה שירידה צורך עליה' פועלת שעניין 'זיעקב הלך לדרבר' יהיה בשמחה, ועל-ידי זה תהיה העבורה בשלימות ולמעלה מהגבלות, וגם ברבת ה' תהיה בתבלית השלימות.

ל בני נה הם בחינות חג"ת (חו"א ר"פ יישב ואוה"ת נח סג, א), ענין הג' קוין התורה עבורה וגמ"ח.
65 ראה אוה"ת וירא חשנו, סע"א ואילך.

33) להעיר, שזהר (בחינת בכל מארך) גם העילוי שנעשה על-ירי ה"מים רבים" (תו"א ט, א. ובכ"מ).

54) ד"ה שמח תשמח תרנ"ז ע' 49 ואילך.

### מים רעים גו' ה'תשל"ח

הכוונה] הן בבחינת צדיקים, ולאחרי ירידתן למטה [שאו הם משלימים את הכוונה בפועל] נעשים בבחינת בעלי תשובה] כא. **סיכום:** אף ששורש הנשמות הוא בעצמותו ית', הרי חקיקתן בעצמותו הוא כמו שהן בבחינת נברא, מצד ידיעתו שתהיה ירידה למטה. ולכן מעלתם היא רק ׳בכח׳, ותכלית העילוי הוא

כשמשלימים הכוונה בפועל

ר) **ליש** לקשר זה עם ענין ד"ריעקב הלך לדרכר" (שבמוצאי שבת פרשת נח%), דחול, ועד לבחינת מים רבים הנ"ל, מכל-מקום על-ידי זה גופא הוא מתעלה יותר, שנעשה בבחינת מהלך02, וכלשון הכתוב12 ויעקב הלך לדרכו. וידיעה זו [שהירידה (לדרכו בעניני הרשות וכוי) היא צורך עלי׳ה] פועלת שההליכה תהי׳ה בשמחה דהגם שלאחרי חודש תשרי הוא הולך לדרכו (גם) בעניני הרשות ובעוברין

טובה כוי]. וזה פועל שעבודתו תהייה בתכלית השלימות ולמעלה ממדידה והגבלה

ובטוב לבב [ועל דרך מ"שיני גבי יעקב וישא יעקב רגליו גו' משנתבשר בשורה

שהעליה היא מה שנעשית בבחינת מהלך. 13) ויצא לב, ב. וראה שיחת מוצאי שבת בראשית

ס"ר (לקר"ש שם ע' 270-1). 52) ויצא כט, א. פירש"י שם. וראה שיחה הנ"ל ס"י

(לקו"ש שם ע' 272-3).

ב' ואילך. ושם (ס"ג ואילך), שהחידוש שבמוצאי ש"פ נח על מוצאי שבת בראשית הוא – שאז ישנו כבר הענין ד"ויעקב הלך לדרכו" בפועל. 99) ראה בארוכה בהשיחה (שם ע' 281 ואילך) סעיף

בענין העלייה שעל-ידי (כללות) ירידת הנשמה למטה, 05) ועל דרך הידוע (תו"א ל, סע"א ואילך. ובכ"מ)

עיאורים עמאטרי רעינו =

כא "ווהו גם דיוק הלשון במי נמלך בנשמותיהן

אזי היא נקראת בשם בעל תשובה. שהרי זהו עניינו

של בעל תשובה - שהיתה אצלו נתינת מקום לעניין

הפכי, ובכל זאת חזר בתשובה.

כן היה צריך לומר שנמלך בנשמותיהן של בעלי תכלית הכוונה היא שיגיעו לבחינת בעלי תשובה, ואם היינו שלכאורה מתעוררת כאן שאלה: הרי

שהיא במחשבתו של הקב"ה, שם המעלה היא רק בכח', לבין מצב הנשמה אחרי שיורדת למטה ומשיגה אלא שזה בדיוק ההבדל בין מצב הנשמה כפי

להגדיר את המצב בשורש בשם 'בכח' ואת

הבעל תשובה הוא עניין חדש לגמרי שאין לו נתינה מקום אצל הנשמה בהיותה בשורשה, ואיך אפשר

ועדיין יש מקום להקשות, שאם כן, הרי מעלת

הבעל תשובה בשם 'בפועל'?

את מעלתה 'בפועל': בהיותה למעלה היא נחשבת בחינת 'צדיק' כיוון שמצד העצמות אין אפשרות אחרת, ו"יודעים בוודאות שישלימו הכוונה". וזוהי ההגדרה של צדיק, שאצלו אין מקום מלכתחילה לעניין שנגד רצון ה'. אמנם כאשר יורדת למטה, כיוון שמצד מציאות העולם יש גם מקום לכך שהנשמה לא תשלים את הכוונה, הרי כאשר מצליחה בכל זאח להשלים הכוונה ומקבלת את המעלה של 'בפועל'. למטה", היינו שישלימו הכוונה במצב שלהם כפי המאמר) "התענוג שיתענג כביכול בעבודת הנשמה שהם למטה, שם המצב הוא ש"ש אפשרות אחרת". ואצלו בוודאות גמורה שישלימו הכוונה גם במצב כזה. ווה גופא הוא שרשם בעצמות. אלא שביחס לעצמם כפי שהם למעלה הם נקראים צדיקים, כי במצבם שם אין אפשרות אחרת. ולכן מעלת הבעל תשובה נמצא אצלם רק בכח. אלא שבאמת, מה שעלה לפניו ית' הוא (כלשון

 על ידי הטרדות מתעלה הנשמה לבחינת בעל תשובה, כיוון שתבלית העילוי הוא בעבודה 'מים רבים לא יוכלו לכבות את האהבה' היינו שגם טרדות הפרנסה אינם מכבים את האהבה המסותרת ∙ אף ששורש הטרדות הוא בבחינת התהו, הרי שורש הנשמה בעצמות

בפועל • ידיעה זו פועלת שהעבודה תהיה בשמחה

### תוכן המאמר:

על הפסוק "מים רבים לא יוכלו לבבות את האהבה" מובא בליקוטי תורה ש'מים רבים רומזים לטרדות הפרנסה והמחשבות בענייני העולם, שזורמות בשטף רב ומאיימות להטביע את הנשמה. אלא שבכל ואת, 'לא יוכלו לבבות את האהבה' המסותרת שיש לכל יהורי. הרבי מדייק שהלשון י**טרדות** הפרנסה; מלמד שמדובר אפילו באדם שאינו מתבונן מספיק בכך ש'ברכת ה' היא תעשיר' ואינו מסתפק ב'יגיע כפיך' בלבד, אלא ענייני הפרנסה מטרידים את מוחו וליבו. ובכל ואת, גם במקרה כזה הטרדות אינן מכבות את האהבה.

רבים' וטרדות עולם הזה הוא בדרגה רוחנית גבוהה – עולם התוהו – שקדמה לעולם. העובדה שהאהבה מחזיקה מעמד גם מול ה'מים רבים' היא חידוש, כיוון ששורש ה'מים והסיבה לכך שבכל זאת אינם מצליחים לכבות את האהבה, היא כיוון ששורש הנשמה הוא בדרגה נעלית יותר – בעצמות אור אין-סוף.

ירידתה – שמקבלת את מעלת התשובה. שהרי לפני הירידה היתה הנשמה בדרגת צדיק, ועל ידי העבודה בעולם מתעלית לדרגת בעל תשובה. וזו סיבה נוספת לכך שהטרדות לא ויתירה מזוו, שעל ידי טרדות העולם מתעלה הנשמה לדרגה נעלית יותר מכפי שהיתה לפני יכולים לכבות את האהבה, כיוון שכל מטרתם היא לרומם את הנשמה.

משורשה. כיוון שפירוש הדברים ששורש הנשמה הוא בעצמות, הוא שהקב״ה יודע שהנשמה עתידה לרדת לעולם. ואם כן, הרי גם בידיעה זו עדיין לא קיימות המעלות ולמרות ששורש הנשמה הוא בעצמות אור אין-סוף, עדיין ביבולתה להתעלות יותר שהנשמה יכולה להשיג באמצעות עבודה בפועל. בסיום המאמר מוסיף הרבי שהבנה זו, שכל מטרת הירידה היא לצורך עליה, נותנת כח גם לעבודת ׳ויעקב הלך לדרכו׳ שאחרי חודש תשרי. וכך ניתן לעבוד מתוך שמחה שפורצת את כל המגבלות ולזכות גם לברכת ה' באותה מידה.

### נקורות למעשה:

- טרדות הפרנסה והמחשבות בענייני העולם אינן יכולות לכבות את האהבה המסותרת שיש לבל יהודי.
- עיקרון זה קיים גם כאשר האדם אכן טרוד במוחו ולבו בענייני הפרנסה ואינו מרגיש את העוברה שברכת ה' היא תעשיר.
- מטרתם של הטרדות היא לרומם את האדם למעלת התשובה, ובכך ימלא את המטרה לשמה ירדה הנשמה למטה.
- למרות ששורש הנשמה בעצמות אוא"ס, הרי רק על ידי עבודה בפועל אפשר להגיע לתכלית העילוי.
  - ההבנה שירידה לצורך עליה פועלת שהירידה לעסוק בענייני העולם תהיה מתוך שמחה.
- כאשר העבורה היא בשמחה, הרי שמחה פורצת את כל המגבלות וגם ברכת ה' מגיעה
  - באותה מידה.

בעצמותו ית', כי זה מה שהן מושרשות בעצמותו ית' (ובהם נמלך כו') הוא מצז ידיעתו ית׳ שתהי׳ה אחר-כך ירידתן למטה כר׳ וישלימו הכוונהי׳ יו. והגם שגם בתחלה יודעים בודאות גמורה שישלימו הכוונה ים, הרי זהו בכח, ותכלית העילוי שבהיותן בבחינת ההמלכה [שאו העילוי שלהן הוא בכח, שיורעים שישלימו

(והכוונה) הוא3 הפועל כ. [וזהו גם דיוק הלשון במי נמלך בנשמותיהן של צדיקים,

## בס"ד. מוצאי ש"פ נח – בחדרו – ה'תשל"ח\*

עולם הזה א, ועם כל זה לא יוכלו לכבות את האהבה המסוחרת שיש בכל נפש מישראל, ונהרות לא ישטפוה, שגם כאשר מחשבות הנ"ל הם מטרידות ביותר, עד שהן משוטטות במרוצה בתמידות בלי הפסק כלל, כמו הנהרות: שנובעים תמיד בלי הפסק וניידי ואזלי בשטף גדול? ב, מכל-מקום לא ישטפוה להאהבה (ולא , רבים לא יוכלו לכבות את האהבה ונהרות לא ישטפוה גר׳י, ואיתא בדרושי רבוחינו נשיאינוי, שמים רבים הם כל טרדות הפרנסה והמחשבות שבעויני יוכלו לכבותה?) ג. **סיכום:** 'מים רבים' הם טרדות הפרנסה והמחשבות בענייני עולם הוה המשוטטות בלי הפסק. ולמרות זאת 'לא יוכלו לכבות את האהבה' המסותרת שבכל ישראל ב) **לביאלך** דיוק הלשון "טרדות הפרנסה", הנה כתיבי יגיע כפיך כי תאכל גוי, והיינו דהגם אשר (מצד זה שהשפע בעולם הזה נמשכת דרך לבוש הטבע») צריך וידוע הדיוק בזהי, יגיע כפיך דוקא אבל לא יגיעת המוח והלב

4) תו"ח שם סב, ב. וראה גם תו"א ט, ב (ר"ה אם מכ"ה פ"א. 7) לקו"ת שלח מב, ד. חוקת סו, ג. ובכ"מ. 5) כ"ה בתו"א שם, ש"לא יוכלו לכבות גוי» קאי גם 8) דרמ"צ קז, א (וראה גם שם ח, א). קונטרס ומעין 6) תהלים קכח, ב.

3) משא"כ "מים", מי הים "הם מכונסים ועומדים 3) תו"א ר"פ נח. תו"ח נח נח, ד ואילך. מים רבים

תרל"ו (בתחלתו. פע"ה).

ו, שה"ש ה, ז.

(תו"א ותו"ח שבהערה הבאה).

יתן). יר"ד, א (ד"ה וזהו הפי"). ביאורים במאמרי רבינו א "מים רבים הם כל מררות הפרנסה"

ועמוקות כעומק הים ועולה ומתגבר על נפשו בבחינת פיזור הנפש עולה ויורד יעלו שמים ירדו תהומות כו' בלי מנוח לנפשו כלל כנ"ל שנק' בלבול המוח והלב למצוא תחבולות לטרף נפשו בפרנסה בלי תנוח מים רבים כנ"ל כאשר הנפש מתקשרת בטרדות רבות לגמרי כו' וענין נהרות הוא התגברות עומק המחשבה והתחכמות יתירה בחידוש העיון ממקור השכל הנובע מחשבתו אפילו רגע והולכת ומתגברת ומשוטטה במרוצה בתמידות בלי הפסק כלל" (ראה תורת חיים נח צ' ג "לא יוכלו לכנות ה"ו את האהנה המסותרת

ū K

נקראת בשם 'צור', שהאש שבצור החלמיש אינה שנול אהר מישראל" עדיין היא קיימת. וכמו שמבואר לקמן שאהבה זו היינו שגם כשאינו מרגיש את האהבה בגילוי,

נקראים מים רבים כמו על דרך משל הנטבע במי הים או נהר גדול כמ"ש כי באו מים עד נפש" (תי"ה נה נה, ד). "טרדות הפרנסה המבלבלים לנקודת הלב והמוח

ב "ונהרות לא ישמפוה .."

שמתחדשים אצלו כל הזמן רעיונות חדשים כיצו להתפרנס ולהרוויח. התוספת של 'נהרות' על 'מים רבים' היא

ונהרות הן המתפשטים והולכים ממקורם מים הים שעומדים במקום אחד בלתי מתפשטים והולכים כו' אבל הן עולים למעלה בתגבורת גדולה כגלי הים. מחודשים בכל רגע והילוך הנהר בשטף גדול בהתגברות גדולה מצד חידושו ממקורם ממעיינות . . והדוגמא הזה הוא בענין טרדות הפרנסה שנקראים - "פירוש מים רבים הן מים המכונסים כמו מי

אשר נתנה" – אף שעל-ידי התשובה נעשית בעילוי יותר – כי גם העילוי רנשמה שעל-ירי התשובה הוא 47) ועל-פי זה יובן מ״ש ״והרוח תשוב אל האלקים

ית'). אלא שבתחלה הוא רק בכח, כבפנים. ועצ"ע.

48) ראה בארוכה בהשיחה סעיף ד' ואילך (לקו"ש

ח"כ עי 283 ואילך).

בבחינת "האלקים אשר נתנה" (שרש הנשמות בעצמותו

דיאורים במאמרי רבינו **=** 

לכן לא היה ורק לאחר-מכן התוסף אצלו), על-כן גם צורת הבן כפי שהיא (שהיא מעלה הב'), חקוקה מה'זמן' (כלומר, שאין לגביו מושג של דבר שקודם בפנימיות האלוקות (שהיא מעלה הא'). מצד ידיעתו, מקשה כעת כי מכיוון שהידיעה (בעצמות) היא וודאית, הרי עבודתה מושרשת בעצמות באופן וודאי ומישלם, ואיזה תועלת תתווסף לנשמה כאשר תשלים הכוונה?

יה "עי זה מה שהן מושרשות בעצמותו ית' הוא מצר יריעתו יתי שתחי אחר-כך ירירתן לממה

השלימה הכוונה, אלא רק עתידה להשלים הכוונה,

ועל זה מתרץ שכיוון שבהיותה בשרשה עדיין לא

שבשרשה בעצמות הוא בה רק בכח. ורק כאשר תשלים הכוונה בפועל אזי מעלה זו (של השלמת

אזי מעלתה זו היא רק בכח. ולכן גם מעלתה זו

כר וישלימו הכוונה" השאלה היתה מה הפירוש שעל-ידי ירידתה

מתעלית למעלה משורשה, הרי שורשה בעצמות – הכי גבוה שאפשר?

בירידתה? ב. השאלה העיקרית היא, לאיזה דרגה ששרשה במקום הגבוה ביותר, לכאורה אין כל צורך ולמעשה, שאלה זו כוללת שני היבטים: א. כיוון

בפועל.

הכורנה)

שבשרשה

בהעצמות

בנצ

שעתידה לירד ולהיות נברא. ואם כן, מה שעלתה במחשבתו, הוא כפי שהיא נברא (ולא כפי שטיפת הבן כלולה במוח האב). וגם התענוג מעבודתה, היה מעבודה כפי שהיא למטה (ולא עבודה רוחנית). והתירוץ הוא, שזה ששרשה בעצמות הוא מפני

בעצמות. וביאור העילוי שמגיעה אליו על ידי העבודה ולעבוד בפועל, כי זה מה שגורם לכך שתהיה מושרשת ועל פי זה מובן מדוע מוכרחת לירד למטה

פוטנציאל למשהו, ולכן הכח מגיע לתכליתו כאשו בא בפועל, ועיקרון זה נכון בכל דבר ש'בכח', גם כשיודעים בוודאות (או באופן אחר, שהבכח הוא

ואולי הכוונה, שעצם המהות של כוח הוא בהיותו

ים "והגם שגם בתחלה יודעים בודאות גמורה

העילוי. והבפועל הוא עובדה שכבר נעשתה וכעת

אינה תלויה בשום דבר). וראה עוד בענין זה בהדרן

מציאות התלויה בכך שיעשו אותה, ולכן כאשר הדבר

נמצא עדיין 'בכח' הרי זו מציאות חלשה ואינה תכלית

בהמשך למה שכתב שהנשמה מושרשת בעצמות

גבוהה יותר אפשר להתעלות? כ "הרי והו בכה, ותכלית העילוי (והכוונה) הוא הכוונה", הרי עיקר העילוי הוא כשנעשה בפועל. האפשריות להפועל" (הדרן על ששה סדרי משנה סוף סט"ו). וכלשון רבנו במקום אחר "עיקר מעלתו של הכח היא

כלומר, למרות ש"יודעים בוודאות שישלימו

לגבי כפי שהיתה בתחילה, ראה בביאור הבא.

שישלימו הכוונה .."

הנ"ל סעיף כ"א ובהערות 102–101.

להיות עשי׳ה שבוה תתלבש השפע שלמעלה, וכמ״שי וברכך הוי׳ה אלקיך בכל אשר תעשה (דוקא), וער שלפעמים (מצר גורל ההעלם וההסתר⁰י ו) צריכים גם ליגיעה, מכל-מקום אין צריך להעסיק בעשי׳ה זו כי אם רק את כחות החיצונים שלו, יגיע כפיך [כפים ושארי אברים החיצונים!!, אבל לא את כחות הפנימיים

עיאורים עמאטרי רעינו

בשרשן זו. ויובן זה על-פי מ"ש הרב המגיד" בפירוש מרז"ל? ישראל עלו במחשבה יי, שהוא כמשל אדם שיש לו בן, דגם כשהבן עבר מכנגד פניו והלך מאחו, עם כל זה נחקקה הצורה של הבן במחשבה של האב. אלא שבבני אדם שנבראו ישראל הי'ה נחקק צורתם במחשבה, כמ"ש רז"ל? ישראל עלו במחשבה, כי אצלו ית׳ העבר והעתיד אחד יו. ומובן מוה, דוה מה שהנשמות מושרשוח בעצמותו ית' ובהם נמלך כר' – הוא ענין הנשמות כמו שהן בבחינת נברא (וכמו שהן יורדות למטה), ורק ש(גם) צורה זו היא חקוקה במחשבתו יתי, לפי שאצלו ית׳ העבר והעתיר אחר. וכירוע⊶ בפירוש במי נמלך כו׳, שוהו מה שעלה לפניו יה שייך זה דוקא במי שיש לו בן כוי. אבל אצל השי״ת שייך זה לומר אף קודם התענוג שיתענג כביכול בעבודת הנשמות למטה. ועל-פי זה יובן ענין העלייה שנצשה בהנשמות צל-ידי ירידתן למטה, הגם שגם לפני ירידתן הן מושרשות

באופן דיגישה בהתחכמות ותחבולות. ובפרט שברכת הוי׳ה היא תעשירני, והעסק

אינו אלא לבוש לברכת הוייה (ולא שהעסק הוא מקור פרנסתו ח"ו), הרי מובן!י

שבדוגמת הלבושים בפשטות "המרבה בלבושים לא העדיף מאומה, ואדרבה?

והנעלים (שבמוח ולב), כי כחות אלו צריכים להיות מוקדשים לשמש את קונו, שזהו תכלית בריאחויי. והגם שמכיון שהשפע מתעלם ומסחתר בלבושי הטבע צריך להשתמש גם בשכלו לצורך העסק, הוא רק מה שמוכרח להעשייה, אבל לא מקלקל יותר" ה. וזהו דיוק הלשון "טרדות הפרנסה", דהגם שהוא במצב נמון

46) המשך ר״ה תש״ג פ״ג. ובכ״מ.

בהמשך הנ"ל ס"ע תתקב [ומהמשך הענין שם (ראה שם אר"ת (ב, ג) עה"פ נעשה ארם – הובא גם

ריש ע' תתקג) משמע שזה שייך גם לענין במי נמלך

יז "אף קורם שנטראו ישראל הי נחקק צורתם

פרטים, ובכל פרט יש מעלה וחיסרון: א) זה שהאב הוא שורש הבן, שנמשך מ'כוח ההולדה', שהינו כוח לאחר שנולד, אלא רק כפי שהיא באופן מופשנ להמשיך את מהותו של האב הלאה. מעלתו של כח זה היא בהיותו עניין פנימי ששייך לעצמות האב. אלא למרות זאת יש בו חסרון, שכוח זה הוא רק ה'שורש' של הבן, ואין בו את צורת הבן כפי שהיא חידוד העניין: הקשר בין אב לבן מורכב משנ

שבפסוק כתוב "נעשה אדם בצלמינו כדמותינו" שהאדם ייעשה בצלם ודמות שלמעלה. היינו שלמעלה יש כביכול צלם אדם, וכיצד אפשר לומר כך? על כך אומר המגיד 'ישראל עלו במחשבה' שישראל הם 'אדם' שהרי "אתם קרואים אדם", והם עלו במחשבה, ולכן יש אצלו ית' צלם ודמות של המגיד מפרש ואת על הפסוק "נעשה אדם"

צורת הבן חקוקה במחשבתו של האב. ולכן, "אף

ב) התקשרות ואהבת האב לבנו, שכתוצאה ממנה

שעבר מכנגד פניו והלך מאיתו עם-כל-זה נחקקה

הצורה של הבן במחשבה של האב". ובוה ישנה מעלה

שהקשר של האב לבנו הוא גם עם צורת הבן. אך

החיסרון בהתקשרות זו, שהיא דבר שניתוסף אצל האב לאחרי לידת הבן וממילא היא כדבר נוסף על

מהותו, ואינה שייכת לפנימיותו ועצמיותו.

עדיין לא נבראו? על זה מבאר המגיד שלמעלה שיין זה לומר קודם שנבראו. אלא שגם עניין זה צריך ביאור, שלכאורה, הר

הקשר בין ישראל לקב"ה, חוברות זו לזו שתי

הרב-המגיד מחדש, שלמעלה באלוקות, בדרגת

המעלות גם-יחד, כי היות שהוא יתברך למעלה

שיש לו טרדות הפרנסה [שזה מראה אשר אינו מתבונן כרבעי אליבי׳ה דנפשי׳ה (כראוי לגבי עצמו) שברכת הוריה היא תעשיריי], מכל-מקום, הנה גם הטרדות לא יוכלו

פו "צעשית בהן עליה גם לגבי הדרג" į

מיאורים עמאמרי רעיזו

מתעלית "יותר גם מכפי שהיתה בשרשה", שוהו חידוש גדול, כיוון ששרשה בעצמות. מה-שאין-כן במקומות אחרים מובא שמתעלית "יותר ממה שהיתה לפני ירידתה", שזה יכול להתפרש גם שמתעלית למעלה מאחד העולמות אבי"ע, בהן היתה לפני הירידה. הקושיה היא מפני שמסיים בסעיף ד שהנשמה

פז "ישראל עלו עמחשעה"

ת"ל בכל אשר תעשה. 9) ראה טו, יח. ובספרי שם: יכול יהא יושב ובטל\*

12) קדושין בסופה.

13) משלי י, כב.

ה' היא תעשיר, ולבן לא מסתפק ב'יגיע בפיך' אלא מייגע גם את מוחו וליבו. ומכל מקום.

גם טרדות אלו לא יכבו האהבה

**סינום:** דיוק הלשון 'טרדות הפרנסה' מראה שמדובר במצב נמור, שאינו מתבונן בזה שברבת

לכבות ח"ו את האהבה המסותרת שבכל אחד מישראל.

יט) נתחדש לאחרי חטא עה"ד. 01) להעיר, ש"בזעת אפיך תאכל לחם" (בראשית ג,

11) לקר"ת שלח שם.

מועלת. וראה גם דרך חיים בהקדמה (ג, ב).

16) דרמ"צ שם.

14) ראה בכ"ז דרמ"צ קז, ב. קונטרס ומעין שם פ"ב.

15) ראה גם לקו"ת חוקת שם: ואדרבה מחשבה

\*) כן הובא בקונטרט ומעין שט ובכ"מ. ובספרי שלפנינו: יכול בטל. וביל"ש (עה"פ): יכול כשעומד

פ"ג. ר"ה וידעת תרנ"ז.

11) דרמ"צ שם (קז, א ואילך). קונטרס ומעין שם

עיאורים עמאטרי רעינו =

יכולה להתבטל לעולם. ובשעת ניסיון בדבר אמונה ה "גינן כפיך .. אבל לא את כחות הפנימיים

תועלת. כי האדם צריך לעשות לבוש רק כמה אחר. ובפרט לפי הסיבה השניה, שאינם מביאים שהקב"ה ציוה ואילו כאשר הלבוש הוא ארוך, הרי הוא מפריע. היו מביאות תועלת היו אסורות, מכיון שנברא לשמש קונו ואי אפשר שישקיע את מהותו בדבר בעסק: מצד הסיבה הראשונה, אפילו אם התחבולות מונה כאן שתי סיבות מדוע לא להשקיע הראש

מתגלית אהבה זו ולכן גם קל שבקלים מוסר נפשו. וראה פרטים נוספים בספר הערכים ח"א ע' שנז, שסא. ד "(מצד גודל ההעלם וההסתר) צריכים ä

בצורה כזו שיהיה נראה לעין שאין שום עניין של שהשפע בא מאיתו ית', לכן הוא מנהל את העולם השגחה פרטית, והפרנסה תלויה רק באדם ולכן צריך כיוון שהקב"ה רוצה להעלים את העובדה

### מים רבים גו' ה'תשל"ח

ג) להבה החירוש בוה שמים רבים לא יוכלו לכבות את האהבה, דירוע דשרש המים רבים [שהוא טררות הפרנסה] הוא בבחינת התהו שקדם לתיקון?!

ו. דזהו שנקראים מים רבים להיותם "רבים" (גם) מצד שרשם ומקורם יו. וזהו הרבותא02 בזה שמים רבים לא יוכלו לכבות את האהבה ונהרות לא ישטפוה, דהגם ששרש המים רבים והנהרוחי? הוא בבחינת התהו שקדם לחיקון (שרש נפש האלקית), מכל-מקום לא יוכלו לכבות ח"ו את האהבה שבופש האלקית:2. והטעם לזה הוא (כמ״ש לפנ״זיני) רשפי׳ה רשפי אש שלהבת י-היי, ששרש הנשמה והאהבר מסותרת שבה הוא בעצמות אור אין-סוף שלמעלה גם מבחינת תהו ו. ששרש

18) תו"א יו"ד, א. תו"ח שם סא, א. אוה"ת נח (כרך 22) תו"ח שם.

91) להעיר, שבתהו היו אורות מרובים. וראה אוה"ת 24) ראה גם שהש"ר עה"פ (בסופו): שלהבת י-ה . . 1, ה"ש ה", ו, ו,

כאש של מעלה . . ולא המים מכבין לאש. וראה

שם, שענין מים רבים הוא דוגמת ענין רשות הרבים שהוא בחינת עולם הנקודים.

(מו"ח שם). (ער "שזהו רבותא גדולה" (תו"ח שם).

(21) בתו"א שם, ש"מים רבים" ו"נהרות" הם בי

עיאורים עמאמרי רעינו **=** 

בפירוש מהרז"ו שם.

כוח משיכה חזק יותר מנפש האלוקית, כמו בבהמות ונפש הבהמית - הבהמה שבאדם: לנפש הבהמית יש וחיות כפשוטו שיש בהן כח חזק מהאדם. וכך בנוגע ועל דרך זה בנפש האלוקית - האדם שבאדם.

ותיקון בהרחבה. להלן נעמוד בקצרה על עיקרי

בתורת הקבלה והחסידות מבוארת סוגיית תוהו

הדברים בנושא, הנוגעים למאמר זה:

שהאירו בעולם התוהו. בעולם זה היו אורות מרובים

'עולם התוהו' הם שבע ספירות קדושות עליונות

למים רבים, שיש בהם כח חזק שתופס וטורד את

"למעלה גם מבחינת תוהו"

ג. בשורש האמיתי, כלומר במחשבה ובכוונה ההשתלשלות, שרשו של עולם התהו קודם, אלא שכל הגבוה ביותר נופל למטה יותר ולכן נפל למטה. הראשונה, הרי שורשו של עולם התיקון הוא בעצמות גבוה מבעלי החיים, ונפש האלוקית גבוהה מנפש הבהמית). ב. בשורש העולמות, היינו בסדר העולמות למטה, עולם התיקון גבוה יותר מהאורות שנפלו מעולם התהו בשבירת הכלים (ולכן האדם כלומר שיש כאן שלושה שלבים: א. במציאור

גם המטרה בעולם התוהו היא בשביל עולם התיקון. שהקב"ה רוצה תיקון באופן נעלה. בדוגמת מה שהאוכל הגשמי ששרשו מתוהו מחזק את שכל האדם וכמו שאמר רב נחמן "דלא אכילנא בישרא דתורא"-ופירוש הדבר הוא, שמצד הכוונה והמחשבה, הר

חיותם של בחינות דומם צומח וחי, שהם נמוכים בערכם מהאדם, ואעפ"כ יש להם כח חזק מאוד של

תוהו שאין באדם, ולכן האדם נוקק אליהם.

הכלים' ירדו והתלבשו בעמקי הקליפות, ומהם נובעת

הניצוצות מהאורות הקדושים שנפלו ב'שבירת

וכלים מועטים ולכן הייתה 'שבירת הכלים', כיוון שהאור האלוקי האיר בעוצמה כזו, שהכלים לא יכלו ש"יכול לבוא לידי כלות הנפש ועל-כל-פנים לידי התעלפות .. וכמו בשרה כשנתבשרה מעקידת יצחר להכילו (בדומה לאדם ששומע בשורה פתאומית פרחה נשמתה" - ראה סה"מ תרס"ה עמ' קא).

לאחר מכן נברא 'עולם התיקון', שהוא עולם

מתוקן, בו האורות הם מועטים והכלים רחבים, כך שביכולתם להגביל את האור שיתפשט ויאיר רכ בתחום הקדושה, ומשם הוא שורש האדם.

עניין זה ששורש הנשמה בעצמות מובא בכמד

שניתן לו שכל צריך להתבונן ולהבין בעין שכלו על מה עשה ה' כך שיצטרך האדם לעמל וליגיעה כל היום בפרנסה, והיד ה' תקצר להשפיע לכל גויה וגויה בני ביתו. אלא שזהו תכלית טובתו האמיתית שעל-את האהבה המוסתרת שבכאו"א מישראל, שאיך יכבה את האהבה הלא בחינת מים רבים אלו עצמן תכלית סגולי, אבל בהמשך מים רבים תרל"ו (פע"ה) משמע שהדבר נפעל כאשר האדם מתבונן בכך: "שהרי האדם די מחסורו שלא יצטרך לטרוח כלל בפרנסתו ופרנסת אפיך שזהו תיקון על חטא עה"ד. ונמצא הגם כי תכלית טובתו האמיתית שמתקן על-ידי זה. וגם על-ידי זה בא לתשובה, וכמארז"ל צריך יהודאי לחרובא מחמת עוני, והו אות לכך שעליו לחזור בתשובה. העוני מכניע את רוח האדם ומביא אותו להתבוננות פנימית, מה שמקל עליו לעשות חשבון נפש ולשפר את מעשיו). ונמצא כי זהו טובה אמיתית באמת לאמיתו והרי זה תכלית הטוב והחסד. ולכן כל המים שהם בחינת טרדות הפרנסה אינם מכבים כלל וכלל עומק כוונתם גם כן בשביל זה כו" ידי זה מכפרים לו פשעיו וכענין דכתיב באדה"ר בזעת לכאורה נראה שזה שהאדם טורח ויגע כל ימיו הרי זה גבורות עצומות, ואחר ההתבוננות בזה הנה זהו עצמו עביד תשובה (כאשר יהודי נאלץ לאכול חרובים

יא "במי נמלך בנשמותיהן של צריקים"

עיאורים עמאמרי רעינו

**סיכום:** על-ידי ה'מים רבים' מגיעה הנשמה למדריגה נעלית יותר – שבאה למעלת התשובה, אשר בשביל זה ירדה למטה. ה) **להגם** ששרש הנשמות הוא בעצמותו יח' שלמעלה מכל הגילויים, וכדמוכר (גם) ממה שאמרו רו"ל<sup>24</sup> במי נמלך בנשמותיהן של צדיקים יא, שענין

הרי מובן שהנשמות שבהן נמלך הן למעלה מכל הגילויים:4 יד, מכל-מקום שייך ההמלכה הוא גם על גילויים הכי נעלים י<sup>ב</sup> (מכיון שהם ברצון ולא בהכרח ח"ו יג), לומר שעל-ידי התשובה (בירידתן למטה) נעשית בהן עלי׳ה גם לגבי הדרגא שהי

תער"ב (ח"ב) ע' תתק. 43) ד"ה העושה סוכתו תרצ"ט פ"ב. וראה גם המשך

42) רות רבה רפי"ב.

עיאורים עמאטרי רעימי

נמלך בנשמותיהן של צדיקים ("שבהם נמלך וברא את

עולמו" (רות רבה ב, ג)).

בריאת העולם (ולא עניין שמציאותו מעצמותו) ולכן ההמלכה היתה גם עליהם. "ענין ההמלכה הוא גם על גילויים הכי נעלים" כל עניין הגילויים הוא דבר חדש שנוצר לצורך

יג "מכיון שהם ברצון ולא בהכרה ה"ו"

המשכתם מהקב"ה דומה בכמה עניינים להמשכת האור מהמאור, מכל-מקום בפרט אחד אינם אינם דומים לאור, שהמשכתו היא בהכרח ולא תלויה ברצון המאור. שהרי השמש מוכרחת בכך שימשך ממנה אור. לעומת זאת המשכת הגילויים אינה מוכרחת, אלא תלויה ברצון הקב"ה, ולכן יש המלכה אם כלומר, למרות שהגילויים נקראים בשם 'אור' כי

"וכרמוכח (גם) .. למעלה מכל הגילויים"

להמשיכם.

מקומות, אלא שלא תמיד הכוונה לעצמות ממש, ולפעמים הכוונה היא למשל לעצמות האור. ולכן בעצמות ממש, מכך שבהם נמלך "גם על גילויים הכי נעלים" - אפילו מה שנקרא 'עצמות האור'. מביא כאן הוכחה מיוחדת לכך ששורש הנשמה

עיאורים עמאמרי רעינו

האהבה שבנפש האלקית הוא בבחינת שלהבת י-ה כמו שהיא קשורה וגנוזה בגחלח  $\pi$  (רשפי אש $^{22}$ ), ולמעלה יוחר $^{3}$  – כמו שהוא בבחינה צור $^{7}$   $^{9}$  (שלמעלה מהוי'ה82), ששם הוא שרש הנשמה, כמבואר בלקו"ת22 בפירוש הכתוב35 והרוח **סיכום:** שורש ה'מים רבים' וטרדות הפרנסה הוא בבחינת תהו שקדם לתיקון. ווהו החידוש

בכך שאינם מכבים את האהבה, כיוון ששרשה בעצמות אור אין-סוף שלמעלה גם מתהו.

ר) **והנה** לא זו בלבר שאין ביכולת המים רבים הנ"ל לכבות ח"ו את האהבה ש*י* 

ידי ירידת הנשמה למטה בעולם-הזה והתלבשותה במים רבים הנ"ל היא מגיעה למדריגה נעלית יותר ממדריגתה קודם ירידתה למטהיי. [וזהו תכלית הכוונה של

הנשמה, אלא יתירה מזו, שעל ידם נעשה יתרון בהאהבה. והוא שעל-

מצודת שם): רשפי׳ה – גחלי׳ה. ובתיב״ע שם: גומרין ראשא (אוה"ת והמשך מים רבים שבהערה 27).

(15) ראה פירוש הראב"ע לשה"ש שם (וראה גם

28) ראה בארוכה לקו"ת אחרי כו, ג. 92) ר"פ האזינו (עב, א). שמע"צ פה, רע"ב.

תשוב אל האלקים אשר נתנה, שבחינת האלקים (אשר נתנה) הוא בחינת צור הנ"ל

עומק כוונתם של המים רבים גופא הוא אדרבא בכדי לפעול יחרון בהאהבה: י]. בבחינת צדיקים גמורים, והיתרון שנעשה בהם על-ידי ירידתן בגוף הוא שנעשים בבחינת בעלי תשובה, אשר במקום שבעלי תשובה עומדין צדיקים גמורים אינם עומדיק ( ויתירה מוו, שאין יכולין לעמוד בוינ, שאין זה (אפילו) ביכולת שלהם. מים רבים הנ"ל. ולכן סוף סוף אין ביכולתם לכבות את האהבה, לפי20 שתכלית ובעבודה העילוי שנעשה בהנשמה על-ידי ירידתה למטה והתלבשותה במים רבים הנ"ל הוא שבאה לענין התשובה?. וכירוע??, שהנשמות קודם ירידתן לגוף הם

ווהו הטעם שירדה הנשמה למטה, כי ענין התשובה [הגם שאינה על עבירות דוקא. כי אם השבת הנפש למקורה ושרשה??] שייך דוקא כאשר אינו נמצא במקומו האמיתי (מקורו ושרשו), שאז שייך שישוב לשרשו ומקורו, בחינת והרוח תשוב אל האלקים אשר נתנה⁰. ומכיון שמעלה הבעלי-תשובה היא נעלית יותר ממעלה עומדין אין צדיקים גמורים יכולין לעמוד בו, כנ"ל], לכן, על-ידי ענין התשובד הצדיקים [ועד שהחילוק שביניהם הוא שלא בערך, שלכן מקום שבעלי תשובה שמתחרש בהנשמה בירירתה למטה הרי היא מתעלית יותר גם מכפי שהיתה בשרשה, בבחינת האלקים אשר נתנה.

הוא לא רק מצד שרש האהבה (כנ"ל ס"ג), אלא גם מצר "תכלית עומק כוונתם" של המים רבים גופא. 32) והיינו, רזה שאין ביכולתם לכבות את האהבה מובא הגירסא אינם יכולים).

שהמטרה אינה בבשר עצמו, אלא בכך שעל ידו השכל

១

"עמר שבות עטהינת אור"

וראה גם אוה"ת שה"ש עה"פ (עי תשמו).

מים רבים הנ"ל פע"ה ואילך

(31) תו"א ותו"ח שבהערה 2. אוה"ת נח תרכב, א

05) קהלת יב, ז.

26) ראה ד״ה ואברהם זקן תרס״ו. ובכ״מ. 72) אוה"ת נח תרכא, ב. מים רבים תרל"ו פע"ג. עיאורים עמאמרי רעינו

אבנים זו אחר זו - הנכנסת ראשונה תצא אחרונה

בעירה שבהם תוכל להיאחז - שמן, עצים וכיוצא בזה. ב. מניעת דברים שמכבים את האש, כמו מים עפו וכדומה. לעומתה, האש שבצור החלמיש אינה זקוקה לשום תנאי. היא קיימת במעמקי הצור לעולם והיא

האש הגלויה תלויה בשני תנאים: א. חומרי

עשיו ויעקב: "יעקב נוצר מטיפה ראשונה ועשו מן השנייה, צא ולמד משפופרת שפיה קצרה, תן בה שתי

(ווהו מה שכתב רש"י (בראשית כה, כו) לגבי לידת

הפנימי שבצור על-ידי הסברת ההבדל בין האש

אדמו"ר הזקן מבאר (לקוטי תורה נו, ג) את התוכן

הגלויה לאש הטמונה בצור החלמיש:

88) שלמעלה מבחינת כח (המשך ר"ה תש"ג פי"ג.

ä . . כמו קודם ירידתה ויתר על כן. ומ"ש והרוח תשוב 95) לקו"ת ראה כד, ד. ש"ש סו, ג. ובכ"מ. 40) לקר"ת ר"פ האזינו. 41) ראה לקו"ת שם עב, רע"א: והתשובה היא להיות

אל האלקים אשר נתנה – ראה לקמן הערה 47.

שזהו "התירוץ האמיתי" למה ירדה הנשמה לעוה"ז.

36) ברכות לד, ב.

75) רמב"ם הל' תשובה פ"ז ה"ד (וגם בלקו"ת שם

35) לקו"ת בלק עג, סע"א. ובכ"מ. ובלקו"ת

אם ט, א. תו"ח שם נט, סע"ד.

(33) ראה המשך מים רבים שם.

התורה וקיום המצוות. ויש גם תנאי שלילי שלא יהיו מים שיכבו אותה - הטאים ועבירות עלולים לכבות את האש האלוקית. כל זה אמור על האש הגלויה, אבל בעומק ליבו של יהודי טמונה גם אש נסתרת, ואש זו לעולם אינה נכבית. אפילו יהודי שאין לו תורה ומצוות שבהן תוכל האש להיאחו, ואף אם יתירה מזה, הוא גם עבר על המצוות אשר לא תעשינה ח"ו, אף-על-פי-כן האש קיימת, כי זו אש עיאורים עמאטרי רעינו לשפשף את האבק ולהסיר את הכיסויים המעלימים

ווהו הטעם לכך ש'צור' רומז על השורש כמו י "ולכן סוף סוף אין ביכולתם לכבות את .. עני בעני כדי לגלות את האש, אבל האש עצמה קיימת תמיד האהבה, לפי שתכלית עומק כוונתם של המים בשלמות. הקב"ה למשה רבנו "ושמתיך בנקרת הצור", כי מצד העניין של צור, גם על חטא העגל יכולה להיות כפרה. אלא שאת הצור צריך לגלות, וההתגלות היא על-ידי תשובה (ראה המועדים בחסידות ע' 41). ולכן, כאשר בני ישראל חטאו בחטא העגל אמו

מלשון המאמר כאן נראה לכאורה שוהו עניין

שכתוב "הביטו אל צור חוצבתם": כאשר מסתכלים על יהודי כפי שהוא מצד שורשו, בנקודה זו הוא תמיד שלם. אלא שצריך למצוא עצות ודרכים

ה' אלוקיך אש אוכלה הוא". באש זו יש שתי דרגות, האש הגלויה והאש המוסתרת במעמקי הלב. האש הגלויה הבוערת אצל יהודי זקוקה לתנאי קיום הניצוץ האלוקי שביהודי נמשל לאש, וכמו שכתוב "כי חיוניים. צריך להיות לאש במה להיאחו - לימוו

במסכת שבת "המוציא שלהבת פטור"). ו'גנוזה' היא והנכנסת אחרונה תצא ראשונה. נמצא עשו הנוצר באחרונה יצא ראשון, ויעקב שנוצר ראשונה יצא אחרון". היינו שמצד הכוונה והמטרה, יעקב קודם. להיות גם שלהבת בפני עצמה שאינה תפוסה בגחלת (ואין בה מציאות וממשות, שלכן אמרו במשנה אבל בסדר ההשתלשלות, עשיו יצא ראשון). שמעל הגחלת הקשורה עם הגחלת. שהרי יכולה היינו שישנם שתי דרגות: 'קשורה' היא השלהבה

לחפש עצות איך לגלות את האש על-ידי הכאה וכדו?

אינה מותנית בדבר. אין לה צורך בחומרי בעירה ואין

דבר שיוכל לכבותה. גם אם הצור מונח עשרות שנים במים, עדיין נוכל להוציא ממנו את האש. אכן, צרין אבל היא קיימת תמיד.

כל זה הוא משל על הנפש האלוקית שבכל יהודי:

ה "קשורה וצנחה עגהלה"

הגלויות שקשורות במקורן (עשר ספירות הגנוזות). השלהבת שבתוך הגחלת. ובנמשל, הן עשר ספירות

ועשר ספירות הגנוזות במאצילן.